PHILOSOPHINNEN BRAUCHEN KEINE BUHNEN

THESE IST

..., dass als Frau Philosophieren bedeutet, neues Imaginéires' zu erschaffen, um Leben auszurichten. Das was als
»richtige Form« das Forschens verstanden wird, soll nicht rein inhaltlich verandert werden, sondern auch formal.

Es geht um die Nichtbeteiligung am Kampf um das vermeintlich richtige Wissen,

um ein Sprechen von Orten, die weder Labore, noch Biiros, noch die eigenen Wohnungen sind, sondern Zonen
der Improvisation, die veranderlich und verginglich sind, auch im Moment des Sprechens keinen Halt bieten.
Jedoch, irgendetwas muss stabil sein (?), um Sprechen moglich werden zu lassen, jenes ist zu suchen.

Frau sein — wie es hier verstanden wird — ist folglich nicht Biologie, sondern eine bestimmte Art die Dinge zu
sehen, ist produktive Unsicherheit, die Flille und GroBziigigkeit fordert, nicht Grenzen oder Identitaten.

Philosophinnen brauchen keine Biihnen, bedeutet das sich Solidarisieren mit all jenen, die als
fremd und seltsam wahrgenommen werden.

Es soll folglich auch darum gehen, diesen Ort (den seltsamen) als NICHTmangelhaft wahrzunehmen, sondern als
privilegierte Sprechposition, die in Frage stellt und zwar permanent. Nicht herrschaftlich werden, ist das Ziel.

Das ist die Aufgabe der Philosophie, rund um die Welt, zur Zeit ihrer Entstehung gewesen,
Verunsicherung der Suchenden selbst, sowie aller anderen.

SOKRATES

,»Denn keineswegs bin ich etwa selbst in Ordnung, wenn ich die andern in Verwirrung bringe; sondern auf alle Weise bin
ich selbst auch in Verwirrung und ziehe nur so die andern mit hinein. So auch jetzt, was die Tugend ist, weif3 ich keineswegs;
du aber hast es vielleicht vorher gewuBt, ehe du mich beriihrtest‘?

DER PHILOSOPH ALS NICHT-WVISSENDER STIFTET VERWIRRUNG.

Sokrates zeigt sich seinen Gesprachspartnern als seltsamer Guru. Er nimmt sich der Beschwerden nicht an, die
ihn beschuldigen absichtlich zu verwirren, nicht wissend zu machen, sondern im Gesprach weit weg zu flihren
von der scheinbaren Erkenntnis.

Im Gesprach mit Menon, das sich mit der Suche nach dem beschaftigt, was Tugend genannt wird, stellt Sokrates
eine erstaunliche These auf:

' Das Imagindre, von dem ich spreche, ist kein Bild von. Es ist unaufhérliche und (gesellschaftlich-geschichtlich und
psychisch) wesentlich indeterminierte Schopfung von Gestalten/Formen/Bildern, die jeder Rede von etwasc
zugrundeliegen.” (Castoriadis, 1990, S. 12)

,Der Mensch ist, auch wenn er es nicht weiB, ein philosophisches Tier, das sich die Fragen der Philosophie gestellt hat,
lange bevor die Philosophie als Reflexion ausformuliert wurde, und er ist ein poetisches Tier, insofern er sich diese Fragen
im Imagindren beantwortet.” (Castoriadis, 1990, S. 253)

2 (Platon, 1994, S. S. 471/80 d)



Dr. Florentina Hausknotz

Teil I ,,Philosophinnen brauchen keine Biihnen* 2026

Verwirrung ist die erste Form von Erkenntnis, von Wiedererinnerung.

Alles ist bereits vorhanden, so lautet Sokrates Vermutung, alles Lernen passiert als Erinnern. Erkenntnis gewinnen
wir indem wir lernen den Wegweisern im Meer des Vorhandenen zu folgen. Suchen und Lernen werden zur
gleichen Sache, beide Tatigkeiten haben nur dann eine Chance sich zu entwickeln, wenn zu Beginn der Zweifel
steht, aus Wissen folgt nicht Wissen, sondern Unwissen - die Anweisung konnte lauten:

Weg mit den Wahrheiten!
Auch dieser Ausspruch fiihrt in die Irre. Ein neuer Weg, kann dieser richtig sein?

Sokrates Vorschlag lasst uns zuriick mit der Idee, dass es etwas wie einen richtigen Weg nicht gibt, dieser aber
zu gehen ist. Oder, der Weg, die Strecken, die wir mit Sokrates zu iiberwinden vermogen, sind Expeditionen,
Versuche. Es sind Geschichten, die wir leben, deren Ausgang immer anders ist als geplant, deren Beginn immer
die Suche nach etwas ist. Eine Suche, die mit neuen Fragen endet.

Wie sich an etwas erinnern, das man im Leben nie gelernt hat?

,»Wenn nun von jeher immer die Wahrheit von allem, was ist, der Seele einwohnt, so wdre ja die Seele unsterblich, so dass
du getrost, was du jetzt nicht weift, das heiBt aber, dessen du dich nicht erinnerst, trachten kannst zu suchen und dir
zuriickzurufen.*®

Etwas freiziigig interpretiert: Was schldgt Sokrates vor? Viel: Alles wissen zu konnen, im Bewusstsein jedoch, die
Totalitat des Wissens nie zu erreichen.

Die Moglichkeit der Verbundenheit des Individuellen iiber Zeit und Raum hinweg, macht jede
Einzelne zum virtuellen master-mind oder anders formuliert, die Annahme ist:

Es ist schon alles da.

Das Versprechen lautet: Du magst forschen so lange du kannst, erfahren wirst du immer mehr, wissen wirst du
nie, die Grenzen des Wissens sind nicht zu erreichen.

Wissen braucht Unwissen, um den Zweifel fiir einen Moment aussetzen zu konnen, um handlungsfahig und damit
lebensfihig zu werden. Die Aufgabe der Philosophie ist es, sichtbar zu machen, dass eine gewisse Ubereinkunft
im Tun und Sprechen ist, die Da-Sein funktionieren lasst, aber vom Verstehen wegfiihrt.

Sokrates erzahlt von seiner Suche:

,»SchlieBlich machte ich mich an die Handwerker. DaB ich selbst ndmlich so gut wie nichts wisse, das war mir véllig klar,
bei diesen aber war ich meiner Sache ganz sicher: ich durfte auf viele schéne Kenntnisse bei ihnen rechnen. Darin tduschte
ich mich denn auch nicht, denn sie wuB3ten in der Tat Dinge, die ich nicht wuBte; sie waren also insofern weiser als ich.
Allein, meine Mitbiirger, die guten Handwerker schienen mir an demselben Fehler zu leiden wie die Dichter: weil ein jeder
von ihnen ein vortrefflicher Vertreter seiner Kunst war, machte er zugleich den Anspruch, auch sonst auf den wichtigsten
Gebieten allen anderen an Weisheit iiberlegen zu sein, eine Kurzsichtigkeit, die einen tiefen Schatten auf jene ihre Weisheit
warf.“

Warum nun glaubt Sokrates Wissen als Wiedererinnerung behaupten zu kénnen?

3 (Platon, 1994, S. S. 481/86 b)
* (Platon, 1994, S. S. 21/22c-d)



Dr. Florentina Hausknotz

Teil I ,,Philosophinnen brauchen keine Biihnen* 2026

Sokrates bittet Menon einen Diener seines Hofes zu rufen, um diesen iiber Geometrie zu befragen. Der Erwahlte
hatte nicht das Gliick in den Wissenschaften unterrichtet worden zu sein, durch die Befragung des Sokrates
erscheinen ihm die Prinzipien der Geometrie jedoch schnell einleuchtend.

Bis zu diesem Punkt ist die Beweisfiihrung des Sokrates ziemlich fragwiirdig, man konnte ihm suggestives Fragen
unterstellen. Interessant wird der Prozess als die Prinzipien der Geometrie nicht mehr einleuchtend erscheinen,
als der Diener ins Griibeln gerit und vom Nektar, wie alte Yogis vielleicht sagen wiirden, getrunken hat.

Er will es wissen!

Sokrates behauptet nicht nur, dass durch Fragen Wissen an den Tag kommt, wie die Regeln der Mathematik oder
andere Kenntnisse. Mehr geht es ihm um die Lust am Forschen, am gemeinsamen Nachdenken. Sollten im
Zusammensein Erkenntnisse erscheinen, mogen diese wahr oder falsch sein, sie sind zweitrangig, Ziel ist das
Erstellen eines Verhaltnisses, das Ausbilden einer Beziehung zwischen den beiden, die den Prozess des
Philosophierens miteinander tanzen.

PHILOSOPHISCHE LIEBESGESCHICHTEN

Wissen wird wichtig, wenn es Menschen in Verbindung bringt INTER(aktion) erzeugt.

Um dieses INTER produktiv werden lassen zu konnen, miissen wir aber den Mut haben, Ausfliige dorthin zu
unternehmen. Es ist nie das Zuhause, nie Wohnung, wir konnen uns weder wohlfiihlen, noch wissen an diesem
Ort, jedoch einander begegnen, das ist moglich.

Improvisation muss Ritual werden.

Es braucht diesen Ort des Sprechens, um Philosophie wieder moglich werden zu lassen. (Die Behauptung ist,
dass wenig noch philosophiert wird, Information wird gesammelt, Zusammenfassungen als »Philosophie«
benannt.)

Das bedeutet auch: Als Frauen (Wir stehen vor der These, dass keine Chancengleichheit zwischen Mann und
Frau besteht.) fragen wir nicht nach dem Moment, wann wir ungleicher behandelt wurden, sondern stellen mit
David Graeber und David Wengrow die Frage:

Seit wann machen nicht mehr Bewegungsfreiheit, Spiel und Besuche im »Dazwischen« das menschliche Leben
aus, sondern Ernst und fixierte ldentitaten?

Geht man mit den beiden Ethnologen ein Stiick des Weges, so erfihrt man, von neuen Funden und Recherchen,
die belegen, dass die menschliche Geschichte wesentlich spielerischer, weiblich bestimmter und offener war, als
vermutet.



Dr. Florentina Hausknotz

Teil I ,,Philosophinnen brauchen keine Biihnen* 2026

DIE FRAGE UMDREHEN:

"(...) wenn wir nicht fragen, »was sind die Urspriinge sozialer Ungleichheit?«, sondern, »was sind die Urspriinge der Frage
n5

nach den Urspriingen sozialer Ungleichheit?«.
Diese Umkehr impliziert die Kritik an der Vorstellung eines Urzustandes - wild oder gut, sesshaft oder
herumstreifend, scheinbar ist alles passiert und zwar in regelmaBigen Abfolgen und sich verschiebenden
Herrschaftsverhaltnissen.

"Verniinftigerweise konnen wir flir die Lebensumstdnde unserer friihesten Vorfahren lediglich vermuten, sie seien
auBergewdhnlich vielfdltig gewesen. (...) mit anderen Worten, eine »urspriingliche« Form der menschlichen Gesellschaft
gab und gibt es nicht."

WANN HABEN WIR VERGESSEN ZU SPIELEN?

"Menschliches Denken ist von Natur aus dialogisch. Dieser Tatsache waren sich die Philosophen friiher Zeiten fiir
gewdhnlich iiberaus bewusst. Deshalb hatten sie, egal ob in China, Indien oder Griechenland, eine Vorliebe ddfiir, ihre
Biicher in Dialogform zu schreiben. Menschen ndhmen sich nur dann richtig wahr, wie sie meinten, wenn sie miteinander
diskutieren und versuchen, die Meinung eines Gesprdchspartners zu dndern oder ein gemeinsames Problem zu losen.
Wahre individuelle Selbstwahrnehmung galt dagegen als eine Fahigkeit, die nur einige wenige Weise womdglich durch
langes Studium, Ubungen, Disziplin und Meditation erreichen konnten.

Das, was wir heute als politisches Bewusstsein bezeichnen, stand allem voran. In dieser Beziehung hat die westliche
philosophische Tradition in den vergangenen Jahrhunderten eine recht ungewéhnliche Kehrtwendung vollzogen. Etwa zum
selben Zeitpunkt, als der Dialog als typische Form des Schreibens aufgegeben wurde entwickelte die Philosophie auch die
Vorstellung, der Mensch als isoliertes, rationales, seiner selbst bewusstes Individuum sei der Normalzustand. Dieser
Zustand wurde nun nicht mehr als eine Errungenschaft angesehen, die man, wenn iiberhaupt, nur erreichen konnte, indem
man jahrelang buchstdblich allein in einer Hohle oder Klosterzelle oder auf einer Sdule irgendwo in der Wiiste lebte.

Noch mehr befremdet, dass die Philosophen im Lauf des 18. und 19. Jahrhunderts begannen, politisches Bewusstsein als
eine erstaunliche historische Errungenschaft zu betrachten, als ein Phdnomen, das erst durch die Aufkldrung und die auf
sie folgende Amerikanische und Franzésische Revolution moglich geworden war. Zuvor, so die Annahme, waren die
Menschen blind der Tradition oder dem gefolgt, was sie fiir den Willen Gottes hieften. Selbst wenn sich Bauern oder
Rebellen aus dem Volk erhoben, um repressive Regime zu stiirzen, konnten sich die Philosophen nicht dazu durchringen,
dies zuzugeben, sondern glaubten lieber, es sei jenen darum gegangen, »alte Sitten« wiederherzustellen oder irgendeine
géttliche Inspiration zu verwirklichen."”

"Mittlerweile hdufen sich, wie wir gesehen haben, archdologische Zeugnisse, die vermuten lassen, unsere fernen Vorfahren
hdtten sich in der stark saisonal bestimmten Umwelt der letzten Eiszeit Ghnlich wie die Inuit, Nambikwara oder Crow
verhalten. Sie wechselten zwischen alternativen Sozialordnungen hin und her, bauten Monumente und beseitigten sie
wieder, lieBen bisweilen zu, autoritdre Strukturen zeitweise zu bilden, und losten diese wieder auf — alles, so scheint es, in
dem Verstdndnis, keine bestimmte soziale Ordnung sei jemals fest oder unverdnderlich gewesen. (...)

Durch diese institutionelle Flexibilitit erwirbt man die Fdhigkeit, die Grenzen jeder gegebenen Struktur zu lberschreiten
und zu reflektieren (...)"

* (Wengrow, 2024, S. 44)

¢ (Wengrow, 2024, S. 99)

7 (Wengrow, 2024, S. 112-113)
¢ (Wengrow, 2024, S. 131)



Dr. Florentina Hausknotz

Teil I ,,Philosophinnen brauchen keine Biihnen* 2026

"Viele zentralafrikanische Wildbeutergesellschaften sind das ganze Jahr egadlitdr, wechseln aber offenbar monatlich
zwischen einer von Mdnnern und einer von Frauen dominierten Ritualordnung.

Mit anderen Worten, es gibt kein einheitliches Muster. Das einzige durchgehende Phdnomen ist die Tatsache der
Verdnderung selbst mit dem daraus resultierenden Bewusstsein fiir unterschiedliche soziale Moglichkeiten. All dies ist eine
Bestdtigung fiir die These, dass es sich bei der Suche nach den »Urspriingen der sozialen Ungleichheit« in der Tat um die
falsche Frage handelt

Sollten wir Menschen uns den groBten Teil unserer Geschichte fliefend zwischen verschiedenen Sozialordnungen hin- und
herbewegt haben, diirften die richtigen Fragen vielleicht so lauten: »Wie sind wir stecken geblieben? Wie sind wir bei einer
einzigen Ordnung gelandet? (...)

Wie kommt es, dass wir hohes Ansehen und Unterwiirfigkeit als unentrinnbare Elemente des menschlichen Daseins
betrachten und nicht mehr als befristete Notlosungen oder gar als Pracht und Herrlichkeit einer groBartigen saisonalen
Theaterauffiihrung? Wenn wir anfangs nur gespielt haben, wann haben wir vergessen, dass wir spielen?*’

»Gartnerei« versus Kipppunkt zum Ackerbau - In der These, dass plotzlich eine Gesellschaft entstanden ist, die
nicht mehr improvisierte, sondern nun Felder bestellte, wird der Einfluss von Frauen nicht mitgedacht, es ist eher
zu belegen, dass dieser Ubergang spielerisch war und zu einem groBen Teil von Frauen und ihren Experimenten
mitgetragen.

"So gesehen erscheinen die »Urspriinge der Landwirtschaft« weniger wie ein 6konomischer Ubergang, sondern vielmehr
wie eine mediale Revolution, die auch eine gesellschaftliche Revolution war und vom Gartenbau bis zur Architektur, von
der Mathematik bis zur Thermodynamik und von der Religion bis zur Neugestaltung der Geschlechterrollen alles umfasste.
Wer nun was in dieser schonen neuen Welt tat, kénnen wir nicht mit Gewissheit sagen, doch es ist mehr als eindeutig,
dass die Arbeit und das Wissen von Frauen maBgeblich fiir ihr Entstehen waren; dass der gesamte Prozess eher locker
und sogar spielerisch war, durch keine Umweltweltkatastrophe oder einen demographischen Kipppunkt ausgelost wurde
und auch von keinem gréBeren gewaltsamen Konflikt gekennzeichnet war. Dariiber hinaus fand das alles in einer Art und
Weise statt, angesichts derer eine daraus resultierende radikale Ungleichheit sehr unwahrscheinlich wird.“'°

’ (Wengrow, 2024, S. 135)
' (Wengrow, 2024, S. 266)



Dr. Florentina Hausknotz

Teil I ,,Philosophinnen brauchen keine Biihnen* 2026

PHILOSOPHIE

(wie oben verstanden) ist bereits durch ihre schiere Existenz politisch. Es werden Leerstellen eingefordert, die
Vermutung wird aufgeworfen, dass die herrschenden Umstande nicht unbedingt die besten sind. Philosophie ist
Aktion, sie bringt Figuren hervor, die frohlichen Herzens in Richtung gesellschaftliche Nicht-Anerkennung

unterwegs sind. Manchmal, so andere anstecken, nicht mehr ausschlieBlich Sinn zu machen, sondern viel mehr
Liebe.

WAHRHEIT UND POLITIK

I.  In vier Punkten soll das Thema sich vor unseren Augen ausbreiten: Erstens, es gibt einen Konflikt, in den
die Philosophie gerit, mochte sie politisch werden.

2. ... stellt sich die Frage; Was ist das, politisches Denken?

3. ... werde ich mich fragen, welche Rolle die Liige in diesem Verhaltnis zwischen Politik und Philosophie
spielt.

4. ... soll die Moglichkeit des Experiments in der Philosophie diskutieren werden.

DER KONFLIKT

,Der Gegenstand dieser Uberlegungen ist ein Gemeinplatz. Niemand hat je bezweifelt, dass es um die Wahrheit in der
Politik schlecht bestellt ist, niemand hat je Wahrhaftigkeit zu den politischen Tugenden gerechnet.“'!

Ausgehend von dieser Feststellung wird fraglich wie Politik und Philosophie iiberhaupt zueinander finden konnen,
ob es nicht sogar widerspriichlich ist, von einer politischen Philosophie zu sprechen, da das Geschaft der
Philosophie ja eben gerade die Wabhrheit ist. Es gibt folglich mit Hannah Arendt gesprochen einen Konflikt
zwischen Wahrheit und Politik, der sich daraus ableitet, dass Wahrheit und Politik zwei unterschiedlichen
Lebensweisen zugeordnet waren, einerseits der, der Philosophin und andererseits jener, der Staatsbiirgerin.

Die Philosophin, die veroffentlicht, kann nicht mehr Philosophin sein? |hr Geschift ist nicht mehr die Wahrheit,
sondern das Streben nach Macht?

Dieser Zwiespalt, in den jede/r Einzelne gerdt, wenn sie mit dem Denken anfangt, von Hannah Arendt
zusammengefasst:

,»Ist schlieBlich nicht Wahrheit ohne Macht ebenso verdchtlich wie Macht, die nur durch Liigen sich behaupten kann?*'2

Es ist eben genau dieses Problem das Alain Badiou interessiert, wie kann Philosophie sein, im Leben stehend. Fiir
ihn wird Philosophie zum Aufstand."

Das philosophische Denken beinhaltet in dieser Version vier Elemente:

|. Die Revolte, die Unzufriedenheit mit der Welt, wie sie ist.

2. ... ist Philosophie logisch; bedeutet, sie meint argumentativ Uberzeugen zu konnen.

3. ... beansprucht Philosophie Allgemeinheit, empfindet sich als berechtigt tiberall mitzureden.
4. ... die Wette! Es gibt kein sicheres Fundament im Philosophieren.

' (Arendt, 2013, S. 9)
2 (Arendt, 2013, S. 9)
' Vgl.: (Ranciére & Badiou, 2009, S. 7)



Dr. Florentina Hausknotz

Teil I ,,Philosophinnen brauchen keine Biihnen* 2026

Wenn diese Philosophie politisch sein will, ist sie mit einer Situation konfrontiert, die ihr nicht entspricht, sie
trifft die Sphare der Kommunikation, dort herrscht nicht immer das Argument. Was bleibt? Die Aufgabe unter
dem Zirkulieren der Oberflichen nach der Wahrheit suchen; Fixpunkte finden, die Sicherheit erlauben.

Noch einmal:
,»Ist schlieBlich nicht Wahrheit ohne Macht ebenso verdgchtlich wie Macht, die nur durch Liigen sich behaupten kann?*'*

Welche Art von Fixpunkt braucht es in der Philosophie, so dass sie (Anti)Macht beanspruchen, politisch werden
kann?

Politisches Denken ist mit Arendt gesprochen reprasentativ, versucht von verschiedenen Standpunkten aus zu
beleuchten. Im Vergegenwartigen von Orten und Meinungen Abwesender entsteht Raum fiir Reflexion. So sind
noch lange nicht »andere« reprasentiert und richtig wahrgenommen, jedoch in irgendeiner Weise mitbeteiligt.

Politik hat es mit dem Verschieben von Korpern zu tun. Die politische Philosophie ist Reflexion, die sich der in
der Politik Abwesenden bewusst wird, es ist diese Tatigkeit, ...

»(..) die einen Korper von dem ihm angewiesenen Ort anderswohin versetzt; die eine Funktion verkehrt; die das sehen
«l5

ldsst, was nicht geschah, um gesehen zu werden; die das als Diskurs hérbar macht, was nur als Larm vernommen wurde.
In der politisch-philosophischen Tatigkeit beschiftigt sich die/der Denkende damit das Unrecht aufzuzeigen, das
jedem politischen Argumentieren innewohnt. Es gibt immer Abwesende, die zwar miteinbezogen, aber nicht
gehort werden. Unrecht ist der Ausschluss all jener, die sich nicht am Ort, im Gesprach prasentieren konnen, da
ihr Sprechen unverstandlich, als Larm erscheint. Die Forderung ist »Gleichheit«, nicht als vermeintlich gerechtes
System, sondern im Konstruieren von Biihnen fiir Konflikt, die Ungleichheit sichtbar werden lassen.

Und hier haben wir wieder die Biihnen, aber sie sind nicht fiir die Philosoph*innen, die sich ihrer verweigern
missen, wenn sie im Abseits hausen wollen. Die Philosophie baut fiir jene, die sie im Abseits trifft, deren Stimme
jedoch gehort werden muss, weil sie bedroht ist.

,,Die demokratische Erfahrung [so Jacques Ranciere] ist in Wahrheit die Erschaffung eines Raumes, wo der Streithandel
sichtbar ist.“'®

Das politische Denken befragt etablierte Situationen, macht versteckte Konflikte sichtbar.
Das ist die Wahrheit, von der die politische Philosophie sprechen kann.
AUSGANGSSITUTATION: WIR HABEN ES MIT FUNKTIONIERENDEN WAHRHEITEN ZU TUN.

Handeln, politisches Tun, beschaftigt sich mit dem Zukiinftigen. An Aussagen, die Zukunftiges denken wollen,
zweifelt politische Philosophie, da sie von Arten der Zeugenschaft, von Dokumenten, Aufzeichnungen,
Denkmalern aller Art und deren Interpretation abhingig sind.

Widre die Welt in der wir leben vom wahren Sprechen dominiert, bliebe die Philosophie
unpolitisch, es gdbe keinen Ort des Debattierens! (Was ist wahres Sprechen?)

4 (Arendt, 2013, S. 9)
'’ (Ranciére & Badiou, 2009, S. 83)
'¢ (Ranciére & Badiou, 2009, S. 135)



Dr. Florentina Hausknotz

Teil I ,,Philosophinnen brauchen keine Biihnen* 2026

,»Wo prinzipiell und nicht nur gelegentlich gelogen wird, hat derjenige, der einfach sagt, was ist, bereits zu handeln
angefangen, auch wenn er dies gar nicht beabsichtigte.!’

Es ist ein Anfang des Philosophierens, als Sokrates, im Einstehen flir den Satz —
Es ist besser Unrecht zu leiden als Unrecht zu tun —
Woahrheit produziert.
. Warum soll dieser Satz philosophisch nétig sein: ,,Es ist besser Unrecht zu leiden als Unrecht zu tun*?
Im schweigenden Dialog mit sich selbst, kommt man in der Philosophie zu Aussagen:

,Der Denker bzw. der Mensch, sofern er denkt, kann es sich nicht leisten, Unrecht zu tun, weil er die Integritdt
des Partners im schweigenden Dialog mit sich selbst intakt halten muB, will er nicht die Féhigkeit, zu denken und
damit auch zu philosophieren, ganz und gar verlieren.“'®

2. Sokrates nun nimmt die Angebote zur Flucht nicht an (Man hat ihn zum Tode verurteilt, wegen dem
Sprechen am Marktplatz und der einhergehenden Verunsicherung der Menschen) — ein in seinen Augen
unaufrichtiges Verhalten, das niemandem als Beispiel dienen sollte. Sokrates wird damit zu einer Figur,
die einen Neuanfang erlaubt, die als glaubwiirdig in Erinnerung bleibt, als Philosoph, als jemand, der
spricht und diesem Sprechen Handlungen folgen lasst.

Kurz gesagt, das Urteil, das Sokrates erwartet ist unrecht, dieser sieht das auch ganz klar, jedoch mit den
Machtigen verhandeln? Einen windigen Ausweg fiir sich selbst finden? Als bekannter Mann? Das kommt nicht in
Frage. Sokrates mochte sichtbar machen, dass ein Mensch seine Wiirde behilt, Philosoph*in bleibt, wenn nicht
die Umwelt sein Handeln bestimmt, Handeln eine Reaktion ist, sondern, wenn zu jeder Zeit die Richtigkeit des
Tuns daran gemessen wird, ob es den Thesen, die man vertritt, entspricht.

Fix ist, dass es immer das Nicht-Gesehene gibt. Wie handelt man dieser These zufolge?

(Wahres Sprechen ist immer mit dem Umstand der Instabilitat verbunden.)

'7 (Arendt, 2013, S. 42)
'8 (Arendt, 2013, S. 34)



Dr. Florentina Hausknotz

Teil I ,,Philosophinnen brauchen keine Biihnen* 2026

LITERATURVERZEICHNIS
Arendt, H. (2013). Wahrheit und Liige in der Politik. Miinchen: Piper.

Castoriadis, C. (1990). Gesellschaft als imagindre Institution. Entwurf einer politischen Philosophie. Frankfurt: Suhrkamp.
Platon. (1994). Sdmtliche Werke I. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt Verlag.
Ranciére, J., & Badiou, A. (2009). Politk der Wahrheit. Wien: Turia+Kant.

Wengrow, D. G. (2024). Anfdnge. Eine neue Geschichte der Menschheit. Stuttgart: Klett-Cotta.



